
 

 

 68 جائزہتحقیقی یکا  میںروشنی معارف القرآن کی  افکار  تفسیر سیکے سیا عثمانی   محمد شفیع مفتی

AL-DURAR Research Journal (Vol.4, Issue 4, 2024: October-December) 

 ایک تحقیقی جائزہ    تفسیر  معارف القرآن کی روشنی میں    کے سیاسی افکار   شفیع   عثمانی  محمد   مفتی
Mufti Muhammad Shafi Uthmani's Political 

Thoughts an Exploration through  

Tafsir Maarif Al-Qur'an 
 

Dr. Mairaj Ali 

Assistant Professor, Instructor of Islamic & Quranic Studies, 

(Allied Faculty) Namal University Mianwali 

Email: mairaj.ali@namal.edu.pk  

Noushad Ahmad 

M.Phil. Scholar, Department of Islamic Studies, University of Malakand 

Email: noushadctl663@gmail.com 

Bilal Khan 

M.Phil. Scholar, department of Islamic Studies, University of Malakand 

Email: bilalahmad123866@gmail.com  
 

Abstract 

This article endeavors to elucidate the political ideology and perspectives 

of Mufti Muhammad Shafi Usmani, a prominent figure in the Pakistan 

Movement and a close associate of Quaid-e-Azam. As a key contributor to 

the formulation of Pakistan's legislation, particularly the Islamic provisions 

of the Resolution of Objectives, Mufti Usmani's thoughts on governance 

offer valuable insights into the intersection of Islam and democracy . 
Given his affiliation with a religious institution that advocates for the Caliphate 

system, this article seeks to explore Mufti Usmani's opinions on the supreme 

authority of the state, constitutional frameworks, leadership roles, and government 

positions. Furthermore, it examines his views on the Caliphate and democratic 

systems, providing a nuanced understanding of his political philosophy . 
This study aims to provide a comprehensive understanding of Mufti 

Muhammad Shafi Usmani's political thoughts and their relevance to 

contemporary discussions of Islam, democracy, and governance by 

critically analyzing his literary works, including Maarif ul Quran. 

Keywords: Mufti  Muhammad Shafi Uthmani, Political thoughts, Tafsir 

Maarif Al-Qur'an, Supreme Authority of the state, Caliphate 

 عثمانی:  شفیع  محمد 
فقیہ  اور محدث  ،پاکستان کے مشہور مفسر دار العلوم کراچ  وبانی بندی دارالعلوم د مفتی محمد شفیع عثمانی فاضل

  میں   بندیکے قصبے  د )موجودہ بھارت( پی  یر  نپ رکو سہا  1314شعبان اعظم    21بمطابق   1897  یجنور  25ہیں آپ  



 

 

 69 جائزہتحقیقی یکا  میںروشنی معارف القرآن کی  افکار  تفسیر سیکے سیا عثمانی   محمد شفیع مفتی

AL-DURAR Research Journal (Vol.4, Issue 4, 2024: October-December) 

وڑ کر بندیوطن د اپنا آبائی میں 1947سن   1ہوئ   اپید   کے عمل میں  ی۔ پاکستان آکر دستور ساز پاکستان ہجرت کی چه
 قائم کی "  دار العلوم کراچ   جامعہ"  دینی تعلیمی ادارہ بنام    یکا   میں  کے علاقے کورنگی  آپ نے کراچ۔ہوئ  یکشر

 انتقال فرماگئے۔   عمر میں سال کی 79کو  1976اکتوبر  6 مدرسہ ہے۔ ینیبڑا د ایک جو آج پاکستان کا 
 معارف القرآن:
صا  یہ مفتی کی ش محمد شفیع  عثمانی  ومتداول   ر تصنیف ہے ہکاحب  وخواص میں یکساں مقبول  عوام  کہ  جو  

 کے تین حصے ہیں:    ہےاس تفسیر
 اس کا ترجمہ  محمود الحسن دیبندی کا ہے۔ ترجمہ: 

 خلاصہ تفسیر اشرف علی تھانوی کی تفسیر سے ماخوذ ہے۔  خلاصہ تفسیر: 
کا اپنا ہے جس میں انہوں نے آیت سے مستنبط احکااس کا صرف یہ حصہ مفتی صا  معارف ومسائل: م و متعلقہ  حب 

 ۔علوم کی تشریح کی ہیں 
تقریبا گیارہ سال درس    ء سے  ۱۹۲۵  جولائی  ۲بمطابق ھ    ۱۳۷۳شوال  3پاکستان پر    ییڈر  نے  مفتی صاحب

والے    جب یہ سلسلہ موقو ف ہو گیا تو بعض ساتھیوں کے مطالبے پر اس2۔قرآن دیا ریکارڈنگ کو نظرثانی    درس 
 تکمی   یہپا  ھ میں ۱۳۹۲  نو سال بعد یہ تفسیر  شروع کی تقریباسے   ھ ۱۳۸۳  کتابت سن  ،کرکے کتابی شکل دینا شروع کی 

  ادارۃ المعارف سے مطبوع ہو کر دستیاب ہے۔ وں میں کراچ جلد جو آج کل آٹھکو پہنچی
 سیاست:

 وذ ہے جوست عربی زبان  سیا
 

یَسُوسُ »  سے ماخ کسی شے کی تدبیر    " معنی  جس کا ۔ سے مشتق ہے « سَاسَ 
 کے معنی میں استعمال ہوتا لفظ سیاست اردو اور فارسی میں بھی تربیت اور تدبیر    3ہے۔   "اصلاح کرنا یا تربیت کرنا،کرنا

ابن خلدون کے مطابق سیاست اور حکومت کا مقصد    تعریفیں  کی گئی ہیں کی مختلف   جبکہ اصطلاح میں سیاست  4ہے۔ 
مولنا    ۔5مخلوق خدا کا نگہداشت اور ان کے مفاد کی کفالت وضمانت کا دوسرا نام ہے یہ سیاست خداتعالی کی نیابت ہے 

 6گوہر رحمن کے مطابق  سیات کا معنی شہری حکومت کا علم وفن  ہے۔ 
 سیاسی افکار مفتی محمد شفیع  عثمانی کے

سے ان کے سیاسی    البتہ ان کی  مختلف کتابوں  ہے  کوئی تالیف نہیں کی  سیات پر مستقلمفتی شفیع  نے سیا
کے ذیل      "معارف ومسائل"مختلف آیات میں  افکار  کو اخذ کی جا سکتا ہے، خصوصا ان کی تفسیر معارف القرآن کے  
 میں سیاسی مباحث سے  مستفاد ہیں، ان کے چند افکار درج زیل ہیں: 



 

 

 70 جائزہتحقیقی یکا  میںروشنی معارف القرآن کی  افکار  تفسیر سیکے سیا عثمانی   محمد شفیع مفتی

AL-DURAR Research Journal (Vol.4, Issue 4, 2024: October-December) 

 : صرف اللہ کا   اقتدار اعلی 
اللہ تعالی کو سمجھتے ہیں  مالک   کا  اعلی  اقتدار  آیت     بقرہسورہ    مفتی صاحب کسی بھی مملکت کے دستور میں 

زمین کا انتظام اور اس میں خدا کا قانون نافذ کرنے کے لئے اس کی  کی تفسیر میں مفتی صاحب لکھے ہیں:  33-30نمبر
طرف سے کسی نائب کا مقرر ہونا جو ان آیات سے معلوم ہوا اس سے دستور مملکت اہم باب نکل آیا کہ اقتدار اعلیٰ  

اس پر ش کا ہے جیسا کہ قرآن مجید کی بہت سی آیات  اللہ تعالیٰ  اور پوری زمین پر صرف  اِنِ    :  ہد ہیں تمام کائنات 

 ِ
مٰوٰتِ وَالَّْرَْضِ  اور  7،  الْحُكْمُ اِلَّا لِِلٰ 10۔  وغیرہ    ،9لََّ لَهُ الْخَلْقُ وَالَّْمَْرُ ا  اور  8لَه مُلْكُ السا

 

نساء   سورہ  بات مفتی صاحب  ذیل  58آیت نمبریہی  قرآنی      میں کے  "دستور مملکت کے  بعنوان  بھی 
 اصول" لکھتے ہیں: 

سے شروع فرما کہ اس طرف اشرہ کردیا کہ اصل امر    یامرکم   ان الل اول یہ کہ آیت کے پہلے جملہ کو    
اور حکم اللہ تعالیٰ کا ہے،سلاطین دنیا سب اس کے مامور ہیں، اس سے ثابت ہوا کہ ملک میں اقتدار اعلی صرف  

 11اللہ تعالیٰ کا ہے۔ 
 زمین میں اللہ کی خلافت )نیابت(:

 صاحب کے مطابق یہ حق صرف انسان کو حاصل ہے  جو اس بار کو اٹھانے کی  صلاحیت رکھتا ہے جیسا  مفتی
یْ جَاوَ اِذْ  قَالَ ربك   )کہ  آیت ِ

ئِكَةِ اِن 
ٰٓ
فْسِدُ فِیْهَا وَ  عِلٌ فِی الَّْرَْضِ خَلِیْفَة  لِلْمَلٰ قَالُوْا اَتَجْعَلُ فِیْهَا مَنْ یُّ

یْ  اَعْلَمُ مَا لََّ تَعْلَمُوْنَ  ِ
سُ لَكَ  قَالَ اِن  حُ بِحَمْدِكَ وَ نُقَد ِ ءَ  وَ نَحْنُ نُسَب ِ مَآٰ کے ذیل میں    12( یَسْفِكُ الد ِ

 13۔ آیات سے استنباط کرکے فرشتوں کے بجائ انسان کو اس صلاحیت  کو متحمل قرار دیتا ہے
الْجِبَالِ    اسی متعلق اور جگہ ارشد باری تعالیٰ ہے: مٰوٰتِ وَ الَّْرَْضِ وَ  ا عَرَضْنَا الَّْمََانَةَ عَلَى السا اِنا

نْسَانُ  حْمِلْنَهَا وَ اَشْفَقْنَ مِنْهَا وَ حَمَلَهَا الَِّْ ه فَاَبَیْنَ اَنْ یا  14  ظَلُوْمًا جَهُوْلًَّ كَانَ   اِنا
حق تعالیٰ نے تقدیر ازلی میں آدم ؑ کو زمین میں اپنا خلیفہ بنانا طے فرمایا تھا    اس آیت کی تفسیر میں لکھتے ہیں:"

اور یہ خلافت اسی کو سپرد کی جاسکتی تھی، جو احکام الہیہ کی اطاعت کا بار اٹھائ، کیونکہ اس خلافت کا حاصل ہی یہ ہے 
اطا  اللہ کے قانون کو نافذ کرے، خلق خدا کو احکام الہیہ کی  امادہ کرے۔ اس لئے تکوینی طور پر  کہ زمین پر  عت پر 

حضرت آدم ؑ اس امانت کے اٹھانے کے لئے آمادہ ہوگئے، حالانکہ دوسری بڑی بڑی مخلوقات کا اس سے عاجز ہونا بھی 
کو اشرف المخلوقات   15معلوم ہوچکا تھا۔   بنا پر قرآن حکیم نے نوع انسانی  والوں کی  ادا کرنے  کو  امانت  انہیں حق 

   ،16آدمولقد کرمنا بنی   ٹھہرایا۔



 

 

 71 جائزہتحقیقی یکا  میںروشنی معارف القرآن کی  افکار  تفسیر سیکے سیا عثمانی   محمد شفیع مفتی

AL-DURAR Research Journal (Vol.4, Issue 4, 2024: October-December) 

 ہر نبی خلیفہ الہی ہے:
ر  33- 30سورۃ احزاب  آیت نمبر  زمین کے انتظام کے لئے اللہ تعالیٰ کی طرف   اقم ہیں:"کی تفسیر  میں 

سے نائب آتے ہیں جو باذٔن خداوندی زمین پر سیاست و حکومت اور بندگان خدا تعالیٰ کی تعلیم و تربیت کا کام کرتے  
 اور احکام الہیہ کو نافذ کرتے ہیں اس خلیفہ ونائب کا تقرر بلا واسطہ خود حق تعالیٰ کی طرف سے ہوتا ہے اس میں کسی 
کے کسب وعمل کا کوئی دخل نہیں اسی لئے پوری امت کا اجماعی عقیدہ ہے کہ نبوت کسبی چیز نہیں جس کو کوئی اپنی 
سعی وعمل سے حاصل کرسکے بلکہ حق تعالیٰ ہی خود اپنے علم و حکمت کے تقاضے سے خاص خاص افراد کو اس کام کے 

قرار دیتے ہیں قرآن حکیم نے جگہ جگہ اس کا اظہار فرمایا ہے   لئے چن لیتے ہیں جن کو اپنا نبی و رسول یا خلیفہ ونائب
اِنا اَٰللَّ سَمِيْعٌ بَصِیْرٌ ارشد ہے اسِ  مِنَ النا كَةِ رُسُلًً وا مِنَ الْْلَٰىِٕ ُ يَصْطَفِيْ   انتخاب  تعالیٰ ترجمہ:  اللہ17۔   : اََللّٰ

 :نیز ارشد ہے   ،ہے  والا   والا دیکھنے  سننے  تعالیٰ  اللہ  بیشک  سے  میں  انسانوں  اور  کو  رسول  اپنے  سے  میں  فرشتوں  ہے  کرلیتا

ُ اَعْلَمُ حَيْثُ يَجْعَلُ رِسَالَتَه  ۔ کہ اپنی رسالت کس کو عطا فرماویںاللہ تعالیٰ ہی خوب جانتے ہیں  18  اََللّٰ
نافذ کرتے ہیں یہ سلسلہ  یہ خلیفۃ اللہ بلا واسطہ اللہ تعالیٰ سے اس کے احکام معلوم کرتے اور پھر ان کو دنیا میں  

خلافت ونیابت الہیہ کا آدم ؑ سے شروع ہو کر خاتم الانبیاء صلى الله عليه وسلم تک ایک ہی انداز میں چلتا رہا یہاں تک کہ حضرت خاتم 
19۔ اہم خصوصیات کے ساتھ تشریف لائ   زمین پر اللہ تعالیٰ کے آخری خلیفہ ہو کر بہت ہی   الانبیاء صلى الله عليه وسلم اس 

 

 خلافتِ رسول:
الرسل کے بارے میں لکھتے ہیں:    زمانہ خلافت پچھلے آیت کی تفسیر ہی میں خلیفہ بعد  کا  الانبیاء صلى الله عليه وسلم  خاتم 

ونیابت تا قیامت ہے اس لئے قیامت تک آپ ہی اس زمین میں خلیفۃ اللہ ہیں آپ کی وفات کے بعد نظام عالم کیلئے  
 :جو نائب ہوگا وہ خلیفۃ الرسول اور آپ کا نائب ہوگا صحیح بخاری ومسلم کی حدیث ہے کہ رسول اللہ صلى الله عليه وسلم نے فرمایا 

بعدی وسیکون خلفاء   انه لَّنی  و  نبی  کلفه  نبی  کلما هلک  الَّنبیاء  اسرائیل تسوسهم  بنو  کانت 

اور    20فیکثرون  بنی اسرائیل کی سیاست و حکومت ان کے انبیاء کرتے تھے ایک نبی فوت ہوتا تو دوسرا نبی آجاتا 
 21۔ گےخبردار رہو کہ میرے بعد کوئی نبی نہیں ہاں میرے خلیفہ ہوں گے اور بہت ہوں 

 خلیفہ منتخب کرنے والا:
کا حوالہ ہے جس کو چاہیے انتخاب کرے   کا انتخاب منصوص نہیں بلکہ امت  مفتی صاحب کے  مطابق خلیفہ 

آپ کے بعد آپ کی امت کے مجموعے کو اللہ   چنانچہ نبی اکرم صلى الله عليه وسلم کی  ایک خصوصیت  کے بارے میں لکھتے ہیں:"
تعالیٰ نے وہ مقام عطا فرمایا جو انبیاء )علیہم السلام( کا ہوتا ہے یعنی امت کے مجموعے کو معصوم قرار دے دیا کہ آپ کی 



 

 

 72 جائزہتحقیقی یکا  میںروشنی معارف القرآن کی  افکار  تفسیر سیکے سیا عثمانی   محمد شفیع مفتی

AL-DURAR Research Journal (Vol.4, Issue 4, 2024: October-December) 

پوری امت کبھی گمراہی اور غلطی پر جمع نہ ہوگی یہ پوری امت جس مسئلہ پر اجماع و اتفاق کرے وہ حکم خداوندی کا 
مظہر سمجھا جائ گا اسی لئے کتاب اللہ اور سنت رسول اللہ صلى الله عليه وسلم کے بعد اسلام میں تیسری حجت اجماع امت قرار  

میری امت کبھی گمراہی پر مجتمع نہ     22  ، لن تجتمع امتی علی الضلالة  :دی گئی ہے آنحضرت صلى الله عليه وسلم کا ارشد ہے
میری امت میں ہمیشہ ایک    : اس کی مزید تفصیل اس حدیث سے معلوم ہوجاتی ہے جس میں یہ ارشد ہے کہ۔   ہوگی

جماعت حق پر قائم رہے گی دنیا کتنی ہی بدل جائ حق کتنا ہی مضمحل ہوجائ مگر ایک جماعت حق کی حمایت ہمیشہ 
کرتی رہے گی اور انجام کار وہی غالب رہی گی،اس سے بھی واضح ہوگیا کہ پوری امت کبھی گمراہی اور غلطی پر جمع نہ  

عہ معصوم قرار دیا گیا تو خلیفہ رسول اللہ صلى الله عليه وسلم کا انتخاب بھی اسی کے سپرد کردیا گیا اور  ہوگی اور جب کہ امت کا مجمو
خاتم الانبیاء صلى الله عليه وسلم کے بعد نیابت زمین اور نظم حکومت کے لئے انتخاب کا طریقہ مشروع ہوگیا یہ امت جسے خلافت  

لئے منتخب کردے وہ خلیفہ رسول کی حیثیت سے نظام عالم کا واحد ذمہ دار ہوگا اور خلیفہ سارے عالم کا ایک ہی   کے
خلفائ راشدین کے آخری عہد تک یہ سلسلہ خلافت صحیح اصول پر چلتا رہا اور اسی لئے ان کے فیصلے  ۔23ہوسکتا ہے  

اور ایک درجہ میں امت کے لئے حجت  اور ہنگامی فیصلوں کی حیثیت نہیں رکھتے بلکہ ایک محکم دستاویز  صرف دینی 
فرمایا متعلق  کے  ان  نے  صلى الله عليه وسلم  آنحضرت  خود  کیونکہ  ہیں  جاتے  الخلفاء  :  مانے  وسنة  بسنتی  علیکم 

 ۔  میری سنت کو لازم پکڑو اور خلفائ راشدین کی سنت کو 24؛ الراشدین
 :یا خلیفہ امیر موجودہ دور میں  

مختلف لسانی و نسلی بنیاد پر تقسیم کی وجہ سے کسی  طوائف الملوکی /  مفتی صاحب کے مطابق  امت کی آج کل  
ایک امیر/ خلیفہ پر اجماعی ممکن نہ رہا ہے تو اس لیے ہر ملک کے حکمران کو امیر  مانا جائ گا اس کو خلیفہ  کے بجائ 

خلافت راشدہ کے بعدخلافت راشدہ کے بعد کچھ طوائف الملوکی کا آغاز ہوا لکھتے ہیں:"امیر خاص کہا جائ گا جیسا کہ  
مختلف خطوں میں مختلف امیر بنائ گئے ان میں سے کوئی بھی خلیفہ کہلانے کا مستحق نہیں ہاں کسی ملک یا قوم کا امیر 

ذہ خاص کہا جاسکتا ہے اور جب پوری دنیا کے مسلمانوں کا اجتماع کسی ایک فرد پر مت ذر ہو گیا اور ہر ملک ہر قوم کا عٰلیح
اسی اسلامی نظریہ کے تحت جاری رکھا کہ ملک کے  کا تقرر  اس  امیر بنانے کی رسم چل گئی تو مسلمانوں نے  ذہ  عٰلیح

 25گا۔ مسلمانوں کی اکثریت جس کو امیر منتخب کرے وہ ہی اس ملک کا امیر اور اولو الامر کہلائ 
 جمہوریت اور خلافت میں فرق:مغربی  

۔ مغربی جمہوریت  میں ہر ممبر اسمبلی  اور اسمبلی بالکل آزاد ہوتی ہے جو چاہیے قانون بنائ اچھا ہو یا برا جبکہ خلافت 1
 میں  ہر قانون اللیہٰ کے قانون کے تابع ہو گا۔ 



 

 

 73 جائزہتحقیقی یکا  میںروشنی معارف القرآن کی  افکار  تفسیر سیکے سیا عثمانی   محمد شفیع مفتی

AL-DURAR Research Journal (Vol.4, Issue 4, 2024: October-December) 

 جبکہ شورائیت میں شوری ممبربننے کے لئے  مخصوص شرائط ہیں۔   مغربی جمہوریت میں ممبر کے  لیے کوئی شرط نہیں  ۔  2
اسمبلیاں اسی طرز عمل کا ایک نمونہ ہیں فرق اتنا ہے کہ عام جمہوری ملکوں کی اسمبلیاں    جیسا کہ لکھتے ہیں:

وخود مختار ہیں محض اپنی رائ سے جو چاہیں اچھا یا برا قانون بنا سکتے ہیں اسلامی اسمبلی   اور ان کے ممبران بالکل آزاد 
اللہ تعالیٰ کی طرف سے اس کے  و قانون کے پابند ہیں جو  اس اصول  اور منتخب کردہ امیر سب  اور اس کے ممبران 

 کچھ شرائط ہیں اور جس شخص کو رسول صلى الله عليه وسلم کے ذریعہ ان کو ملا ہے اس اسمبلی یا مجلس شوریح کی ممبری کے لئے بھی 
ا  صول یہ منتخب کریں اس کے لئے بھی کچھ حدود وقیود ہیں پھر ان کی قانون سازی بھی قرآن وسنت کے بیان کردہ 

26۔ ن بنانے کا ان کو اختیار نہیںدائرہ میں ہوسکتی ہے اس کے خلاف کوئی قانو کے
 

 خلیفہ کی شرائط:
اا صَبَرُوْا وَ كَانُوْا بِاٰیٰتِنَا یُوْقِنُوْنَ وَ قرآن  کی آیت   مفتی صاحب

َ
هْدُوْنَ بِاَمْرِنَا لْ ةً یا سے    27  جَعَلْنَا مِنْهُمْ اَئِما

 مستنبط کرکے خلافت کے لیے دو شرائط لکھتے ہیں:
 ۔ صب 1
 ۔ یقی 2

دون  يهئمة  ام  نه وجعلنا م۔  ہیں  کسی قوم کا مقتداء و امام بننے کے لئے دو شرطیں"چنانچہ فرماتے ہیں:

یوقنون  بایتنا  وکانوا  صبروا  لْا  ”یعنی ہم نے بنی اسرائیل میں سے کچھ لوگوں کو امام اور پیشوا و مقتداء   ،بامرنا 
بنادیا جو اپنے پیغمبر کے نائب ہونے کی حیثیت سے باذن ربانی لوگوں کو ہدایت کی کرتے تھے، جبکہ انہوں نے صب کی 

 “اور جبکہ وہ ہماری آیتوں پر یقی رکھتے ہیں۔

دو سبب ذکر    کا درجہ عطا فرمانے کے  و پیشوائی  اس آیت میں علماء بنی اسرائیل میں سے بعض کو امامت 
اول صب کرنا، دوسرے آیات الہیہ پر یقی کرنا۔ صب کرنے کا مفہوم عربی زبان کے اعتبار سے بہت  فرمائ ہیں، 

اس جگہ صب سے مراد احکام آلہیہ کی پابندی  وسیع اور عام ہے۔ اس کے لفظی معنی باندھنے اور ثابت رہنے کے ہیں۔
پر ثابت قدم رہنا اور جن چیزوں کو اللہ تعالیٰ نے حرام یا مکروہ قرار دیا ہے ان سے اپنے نفس کو روکنا ہے جس میں 
کا آیات آلہیہ پر یقی رکھنا ان  اور یہ بہت بڑا عملی کمال ہے۔ دوسرا سبب   تمام احکام شریعت کی پابندی آجاتی ہے 
 ہے۔ اس میں آیات کے مفہوم کو سمجھنا پھر سمجھ کر اس پر یقی کرنا دونوں داخل ہیں، یہ بہت بڑا کمال علمی ہے۔

خلاصہ یہ ہے کہ امامت و پیشوائی کے لائق اللہ تعالیٰ کے نزدیک صرف وہ لوگ ہیں جو عمل میں بھی کامل ہوں اور علم 
میں بھی، اور یہاں عملی کمال کو علمی کمال سے مقدم بیان فرمایا ہے کہ ترتیب طبعی میں علم عمل سے مقدم ہوتا ہے۔ 



 

 

 74 جائزہتحقیقی یکا  میںروشنی معارف القرآن کی  افکار  تفسیر سیکے سیا عثمانی   محمد شفیع مفتی

AL-DURAR Research Journal (Vol.4, Issue 4, 2024: October-December) 

اس میں اشرہ اس طرف ہے کہ اللہ کے نزدیک وہ علم قابل اعتبار ہی نہیں جس کے ساتھ عمل نہ ہو۔ابن کثیر نے 
، ”یعنی صب اور  "۔یندفی الةبالصبر والیقین تنال الامام"بعض علماء کا قول اس آیت کی تفسیر میں نقل کی ہے کہ 

 “28یقی ہی کے ذریعہ دین میں کسی کی امامت کا درجہ مل سکتا ہے۔

 :اور اسلام   شورائیت
 مذکورہ عنوان  سے متعلق مفتی محمد شفیع عثمانی صاحب تفسیر معارف القرآن میں ذکر فرماتے ہیں : 

لفظ امر کا اطلاق عربی زبان میں کئی معنی کے لئے ہوتا ہے، ایک عام معنی میں آتا ہے، جو ہر مہتمم بالشان  
فعل کو شمل ہے، دوسرا اطلاق بمعنی حکم اور حکومت ہے، جس پر قرآن کریم میں لفظ اولی الامر محمول ہے، قول و  

کا ذکر قرآن مجید کی بہت سی آیات میں ہے مثل    ًتیسرا اطلاق حق تعالیٰ کی ایک مخصوص صفت کے لئے ہے، جس 
 31" وامرهم شوری بینهم "  اور     30 "وشاورهم فی الَّمر":، اب قرآن کے ارشد29" والَّمر   ق الَّ له الخل"

میں دونوں معنی کا احتمال ہے اور اگر یہ کہا جائ کہ پہلے ہی معنی مراد ہیں اور دوسرے معنی بھی اس میں شمل ہیں تو  
ان    رکھتے ہیں، اس لئے امر کے معنییہ بھی کچھ بعید نہیں، کیونکہ حکم اور حکومت کے معاملات سبھی خاص اہمی 

آیات میں ہر اس کام کے ہیں جو خاص اہمی رکھتا ہو، خواہ حکومت سے متعلق ہو خواہ معاملات سے، اور لفظ شوریح 
، مشورہ، مشاورت کے معنی ہیں کسی قابل غور معاملہ میں لوگوں کی رائ حاصل کرنا، اس لئے وشورھم فی الامر 

آپ   گیا کہ  دیا  کو حکم  ہآنحضرت صلى الله عليه وسلم  ک  یہ ہوئ  قابل غور معاملات میں جن میں حکومت کے متعلقہ کے معنی 
کی کریں۔اسی طرح  رائ معلوم  ان حضرات کی  لیا کریں، یعنی  معاملات بھی شمل ہیں، صحابہ کرام سے مشورہ 

بینهم ه وامر     :سورة شوری کی آیت   ہو،  کے معنی یہ ہوئ کہ ہر قابل غور معاملہ میں جس میں کوئی اہمی  م شوری 
کہ باہم   یا دوسرے معاملات سے، ان میں سچے مسلمانوں کی عادت مستمرہ یہ ہے خواہ حکم و حکومت سے متعلق ہو  

 32مشوہ سے کام کی کرتے ہیں۔
 :مشورہ کی شرعی حیثیت 

قرآن  رف القرآن میں ذکر فرماتے ہیں :مذکورہ عنوان  سے متعلق مفتی محمد شفیع عثمانی صاحب تفسیر معا
کریم کے ارشدات مذکورہ اور احادیث نبویہ سے معلوم ہوتا ہے کہ ہر ایسے معاملہ میں جس میں رائیں مختلف ہو سکتی  
ہیں خواہ وہ حکم و حکومت سے متعلق ہو یا کسی دوسرے معاملہ سے باہمی مشورہ لینا رسول کریم صلى الله عليه وسلم اور صحابہ کرام  

قرآن و حدیث میں اس کی تائید آتی ہے اور جن معاملات کا تعلق کی سنت اور دنیا و آخرت میں باعث برکات ہے،  
میں ہے کہ جب تمہارے  33  اور ایک حدیث    ۔ ہے  عوام سے ہے جیسے معاملات حکومت ان میں مشورہ لینا واجب  



 

 

 75 جائزہتحقیقی یکا  میںروشنی معارف القرآن کی  افکار  تفسیر سیکے سیا عثمانی   محمد شفیع مفتی

AL-DURAR Research Journal (Vol.4, Issue 4, 2024: October-December) 

حکام تم میں سے بہترین آدمی ہوں اور تمہارے مالدار سخی ہوں اور تمہارے معاملات آپس میں مشورہ سے طے ہوا  
کریں تو زمین کے اوپر رہنا تمہارے لئے بہتر ہے اور جب تمہارے حکام بدترین افراد ہوں اور تمہارے مالدار بخیل  

   اندر دفن ہوجانا تمہارے زندہ رہنے سے بہتر ہوگا۔ ہوں، اور تمہارے معاملات عورتوں کے سپرد ہوں تو زمین کے
و مضر سے قطع نظر کر کے محض   نافع  اور  تم پر خواہش پرستی غالب آجائ کہ بھلے برے  یہ ہے کہ جب  مطلب 

خوشنودی حاصل کرنے کے لئے اپنے معاملات اس کے سپرد کردو تو اس وقت کی زندگی سے تمہارے لئے  عورت کی 
موت بہتر ہے، ورنہ مشورہ میں کسی عورت کی بھی رائ لینا کوئی ممنوع نہیں، رسول کریم صلى الله عليه وسلم اور صحابہ کرام کے  

 ۔ تعامل سے ثابت ہے
حکومت اسلامی میں مشورہ کا درجہ کی ہےجیسا کہ اوپر ذکر کی گیا ہے کہ قرآن کریم نے دو جگہ مشورے کا 
صریح حکم دیا ہے، ایک یہی آیت مذکورہ اور دوسرے سورة شوری کی آیت جس میں سچے مسلمانوں کی صفات بیان 

یعنی اور ان کا کام آپس کے مشورہ سے ہوتا ہے   34وامرهم شوری بینهمکرتے ہوئ ایک صفت یہ بیان فرمائی گئی ہے  
امر کی مفصل تحقیق اور لفظ  امر مذکور ہے،  دونوں جگہ پر مشورہ کے ساتھ لفظ  اوپر بیان ہوچکی ہے کہ ہر مہت ان     

بالشان قول و فعل کو بھی کہا جاتا ہے اور حکم اور حکومت کے لئے بھی بولا جاتا ہے، امر کے خواہ معنی اول مراد لیں یا  
دوسرے معنی، حکمت کے معاملات میں مشورہ لینا بہرصورت ان آیات سے ضروری معلوم ہوتا ہے حکم یا حکومت 

اگر معنی  اور  تو ظاہر ہی ہے  اور حکومت کے معاملات مہتمم مراد لینے کی صورت میں  عام لئے جائیں جب بھی حکم   
بالشان ہونے کی حیثیت سے قابل مشورہ ٹھہریں گے، اس لئے امیر اسلام کے فرائض میں سے ہے کہ حکومت کے 

 35۔ اہل حل و عقد سے مشورہ لیا کرے، اہم معاملات میں
 کے ممبران  کی ضروری صفات: پارلیمن 

 ۔ صاحب الرائ ہونا 1
 ۔ متقی ہونا 2

ہیں  دو  چنانچہ لکھتے  مین  ارکان  کے  شوری   کہ مجلس  ہونا    رائ  ایک صاحب عقل  ہے  ضروری  وصف 
 36دوسرے عبادات گذار ہونا۔ جس کا حاصل یہ ہے ذی رائ اور متقی ہونا۔ 

 وراثتی بادشہت:
الامر کی تفسیر میں لکھتے ہیں:مفتی فی  وشورھم  کریم     صاحب آیت  رسول  اور  مذکورہ  آیات  کی  قرآن 

روشن سند ہے۔ کی  اس  تعامل  کا مسلسل  راشدین  اور خلفائ  طرح معاملات    صلى الله عليه وسلم  آیتوں میں جس  دونوں  ان 



 

 

 76 جائزہتحقیقی یکا  میںروشنی معارف القرآن کی  افکار  تفسیر سیکے سیا عثمانی   محمد شفیع مفتی

AL-DURAR Research Journal (Vol.4, Issue 4, 2024: October-December) 

کے کچھ بنیادی اصول  حکومت میں مشورہ کی ضرورت واضح ہوئی اسی طرح ان سے اسلام کے طرز حکومت اور آئین 
ہوتا ہے، خاندانی    بھی سامنے آگئے کہ اسلامی حکومت ایک شورائی حکومت ہے، جس میں امیر کا انتخاب مشورہ سے

 37۔ وراثت سے نہیں 
 اسلامی حکومت کا خاکہ:

 مفتی محمد شفیع عثمانی صاحب تفسیر معارف القرآن میں ذکر فرماتے ہیں :
دوسری شخصی بادشہتوں کے   کسری و قیصر اورایران و ینان کے  اسلامی آئین نے جس طرح خلق خدا کو   

جبر و استبداد کے پنجہ سے نجات دلائی، اسی طرح ناخدا آشنا مغربی جمہوریتوں کو بھی خدا شناسی، اور خدا پرستی کا راستہ  
دکھلایا اور بتلایا کہ ملک کے حکام ہوں یا عوام اللہ تعالیٰ کے دیٰ  ہوئ قانون کے سب پابند ہیں، ان کے عوام اور  

 کے اختیارات، قانون سازی، عزل و نصب اللہ تعالیٰ کے مقرر کردہ حدود کے اندر ہیں، ان پر لازم ہے  عوامی اسمبلی 
رعایت  کہ امیر کے انتخاب میں اور پھر عہدوں اور منصوبوں کی تقسیم میں ایک طرف قابلیت اور صلاحیت کی پوری  

امیر ایسے شخص کو منتخب کریں جو علم، تقوی، دیانت،   اپنا  امانت کو پرکھیں،  و  ان کی دیانت  دوسری طرف  تو  کریں 
اہل   اور مطلق العنان نہیں، بلکہ  آزاد  امیر منتخب بھی  ہو، پھر یہ  اور سیاسی تجربہ میں سب سے بہتر  امانت، صلاحیت 

کریم کی آیت مذکورہ اور رسول اکرم صلى الله عليه وسلم اور خلفائ راشدین کا تعامل  الرائ سے مشورہ لینے کا پابند رہے، قرآن 
شورائیت اور مشورہ کو  38"  یعنی شورائیت کے بغیر خلافت نہیں ہے۔" اس پر شہد عدل ہیں، حضرت عمر کا ارشد ہے۔

اسلامی حکومت کے لئے اساسی اور بنیادی حیثیت حاصل ہے حتیٰ کہ اگر امیر مملکت مشورہ سے آزاد ہوجائ یا ایسے 
لوگوں سے مشورہ لے جو شرعی نقطہ نظر سے مشورہ کے اہل نہ ہوں تو اس کا عزل کرنا ضروری ہے۔ابن عطیہ نے 

ر بنیادی اصولوں میں سے ہے جو امیر اہل علم اور اہل دین سے مشورہ نہ لے،  فرمایا کہ شورائیت شریعت کے قواعد او 
 39۔  ہے جس میں کسی کا اختلاف نہیںاس کا عزل کرنا واجب ہے اور یہ ایک ایسا مسئلہ

 میں فیصلہ کا معیار: شوری 
اگر ممبران کا اتفاق ہو جائ تو وہی فیصلہ ہوگا لیکن اگر اختلاف ہو جائ تو اکثریت کے بجائ  شوری میں 

امیر شوری کسی بھی رائ کو دلائل کی قوت کی بناء پرنافذ کر سکتا ہے   مفتی صاحب کے  مطابق اکثریت خود بھی ایک 
قرآن و حدیث اور رسول اکرم صلى الله عليه وسلم اور صحابہ کے تعامل سے یہ  دلیل اور سبب اطمینان ہے۔جیسا کہ لکھتے  ہیں:" 

و مجبور ہے، بلکہ قرآن  کا پابند  امر ثابت نہیں ہوتا کہ اختلاف رائ کی صورت میں امیر اکثریت رائ کے فیصلہ 
کریم کے بعض اشرات اور حدیث اور تعامل صحابہ کی تصریحات سے یہ واضح ہوتا ہے کہ اختلاف رائ کی صورت  



 

 

 77 جائزہتحقیقی یکا  میںروشنی معارف القرآن کی  افکار  تفسیر سیکے سیا عثمانی   محمد شفیع مفتی

AL-DURAR Research Journal (Vol.4, Issue 4, 2024: October-December) 

میں امیر اپنی صوابدید کے مطابق کسی ایک صورت کو اختیار کرسکتا ہے، خواہ اکثریت کے مطابق ہو یا اقلیت کے،  
البتہ امیر اپنا اطمینان حاصل کرنے کے لئے جس طرح دوسرے دلائل پر نظر کرے گا اسی طرح اکثریت کا ایک 

حضرت عمر بن الخطاب بعض وقت   ۔۔۔۔ ہے۔چیز پر متفق ہونا بھی بعض اوقات اس کے لئے سبب اطمینان بن سکتا
دلائل کے لحاظ سے اگر عبداللہ بن عباس کی رائ زیادہ مضبوط ہوتی تھی تو ان کی رائ پر فیصلہ نافذ فرماتے تھے،  
حالانکہ مجلس میں اکثر ایسے صحابہ موجود ہوتے تھے، جو ابن عباس سے عمر اور علم اور تعداد میں زیادہ ہوتے تھے،  

 اور فاروق اعظم کی رائ کو جمہور صحابہ کے مقابلہ  حضور اکرم صلى الله عليه وسلم نے بہت مرتبہ حضرات شیخین صدق اکب 
میں ترجیح دی ہے، حتی کہ یہ سمجھا جانے لگا کہ آیت مذکورہ صرف ان دونوں حضرات سے مشورہ لینے کے لئے  

 40نازل ہوئی۔ 
 عہدوں کے اصول:

 ۔۔ ان کو امانت سمجھ کر تقسیم کی جائ 1
 ۔ ۔ حکام نسل و قوم سے بالا تر ہو کر فیصلے انصاف کی بنیاد پر کریں 2

اسِ  "جیسا کہ مفتی صاحب آیت ى اَهْلِهَا وَاِذَا حَكَمْتُمْ بَیْنَ النا
ٰۤ
وا الَّْمَٰنٰتِ اِلٰ اِنا اَٰللَّ یَاْمُرُكُمْ اَنْ تُؤَدُّ

ا یَعِظُكُمْ بِه اِنا اَٰللَّ كَانَ سَمِیْعًا بَصِیْرًا حکومت کی تفسیر میں لکھتے ہیں:"  41۔ اَنْ تَحْكُمُوْا بِالْعَدْلِ اِنا اَٰللَّ نِعِما
اللہ تعالیٰ کی  کی جائ، بلکہ  اصول پر تقسیم  آبادی کے  کو تناسب  کے عہدے باشندگان ملک کے حقوق نہیں جن 

دیٰ  جاسکتے ہیں۔  کو  اور لائق لوگوں  اہل  ان کے  امانتیں ہیں جو صرف  دی ہوئی  کا  ۔۔۔۔طرف سے  امراء  و  حکام 
فرض ہے کہ جب کوئی مقدمہ ان کے پاس آئ تو نسل و وطن اور رنگ و زبان یہاں تک کہ مذہب و مسلک کا امتیاز  

 42۔ بغیر عدل و انصاف کا فیصلہ کریں  کئے
 ذمہ داری:  بنیادی  اسلامی ریاست کی

اور اللہ کے  مفتی صاحب کے مطابق اسلامی ریاست کی بنیادی ذہ داریں میں  حق کے مطابق فیصلہ کرنا 
اسِ   يداود)آیت    معارف القرآن احکام کی تنفیذ ہے جیسا کہ   النا بَیْنَ  فَاحْكُمْ  الَّْرَْضِ  فِی  خَلِیْفَةً  جَعَلْنٰكَ  ا  اِنا

بِعِ الْهَوٰى  ِ وَ لََّ تَتا
وْنَ عَنْ سَبِیْلِ اَٰللِّ لَهُمْ عَذَابٌ شَدِیْدٌ   بِالْحَق  ذِیْنَ یَضِلُّ كَ عَنْ سَبِیْلِ اَٰللِّ اِنا الا فَیُضِلا

الْحِسَابِ(   یَوْمَ  نَسُوْا  لہٰذا مسلمانوں کا حاکم، شوریح یا اسمبلی    کے"معارف و مسائل" کے تحت لکھتے ہیں:    43بِمَا 
اسلامی قانون کی تشریح یا تدوین تو کرسکتی ہے، لیکن درحقیقت وہ واضح قانون نہیں بلکہ اللہ کے قانون کو پیش کرنے 



 

 

 78 جائزہتحقیقی یکا  میںروشنی معارف القرآن کی  افکار  تفسیر سیکے سیا عثمانی   محمد شفیع مفتی

AL-DURAR Research Journal (Vol.4, Issue 4, 2024: October-December) 

والے ہیں۔دوسری بات یہاں واضح کردی گئی ہے کہ اسلامی ریاست کا بنیادی کام اقامت حق ہے۔ حکومت پر لازم  
 44ہے کہ وہ اپنے انتظامی معاملات اور تنازعات کے تصفیہ میں حق و انصاف قائم کرے۔ 

 :مستحقی مناصب کے اصل 
 مفتی صاحب کےمطابق 

 علمی و عملی قابلیت کے ساتھ امانت ودیانت بنیادی شرط ہے    ۔1
  ڈگریں اور  کام کے ماہرین کے بجائ  دیانت اور اگر اہل ہونے کے باوجود دیانت سے متصف نہیں ہیں تو اگر    ۔2

 ۔ امانت کو دیکھا جائ 
خوف خدا ہے یعنی ایک متقی آدمی کسی کو اس شخص سے اچھا نبھا سکتا ہے جو اعلی    بنیاد  ۔ امانت ودیانت کی3

 ڈگری کے حامل ہو لیکن اللہ کا خوف  نہ رکھتا ہو۔ 
 ۔ صوبے اور نسلی بنیادوں پر حکومتی  مناصب غیر شرعی ہیں۔ 4

تیسری ہدایت جس پر اس آیت میں سب سے کی تفسیر میں لکھتے ہیں:"  6جیسا کہ سورۃ ص کی آیت نمبر   
زیادہ زور دیا گیا ہے، وہ یہ ہے کہ خواہشات نفسانی کی پیروی مت کرو، اور روز حساب کو ہر وقت پیش نظر رکھو۔ اس  
ہدایت پر سب سے زیادہ زور اس لئے دیا گیا ہے کہ یہ چیز اقامت حق کی بنیاد ہے۔ جس حاکم یا قاضی کے دل میں خدا 

آخرت کی فکر ہے وہی صحیح معنی میں حق و انصاف قائم کرسکتا ہے۔ اور اگر یہ نہیں ہے تو آپ اچھے سے   کا خوف اور
ئی بہتر سے اچھا قانون بنا لیجئے۔ نفس انسانی کی دسیسہ کاریاں ہر جگہ اپنا راستہ خود بنا لیتی ہیں اور ان کی موجودگی میں کو 

ذمہ   بہتر نظام قانون بھی حق و انصاف قائم نہیں کرسکتا۔ دنیا کی تاریخ اور موجودہ زمانے کے حالات اس پر گواہ ہیں۔
کا کردار ہے یہیں سے یہ بھی معلوم ہوگیا کہ کسی شخص کو   داری کے عہدوں میں سب سے پہلے دیکھنے کی چیز انسان 

حاکم، قاضی یا کسی محکمے کا افسر بنانے کے لئے سب سے پہلے دیکھنے کی بات یہ ہے کہ اس میں خدا کا خوف اور آخرت کی  
فکر ہے یا نہیں اور اس کے اخلاق و کردار کی کی حالت ہے ؟ اگر یہ محسوس ہو کہ اس کے دل پر خوف خدا کے بجائ  

 میں کتنا ہی ماہر اور پختہ کار ہو، اسلام  اہشات نفسانی کی حکمرانی ہے تو خواہ وہ کیسی اعلیٰ ڈگریاں رکھتا ہو اور اپنے فنخو
 45۔ " کی نظر میں وہ کسی اونچے منصب کا مستحق نہیں ہے

لامنت  ا  ان الل یامرکم ان تودوا   مفتی صاحب معارف القرآن میں "معارف و مسائل" کے تحت آیت
اهلها ان کے مستحقی  الی  امانتیں  کہ  دیتا ہے  حکم  کو  تم  اللہ تعالیٰ  کرو۔“    ”یعنی  کی تفسیر میں لکھتے    46کو پہونچایا 

 اللہ کی امانتیں ہیں۔ اس سے معلوم ہوا کہ حکومت کے عہدے اور منصب جتنے ہیں وہ  صبحکومت کے مناہیں:"



 

 

 79 جائزہتحقیقی یکا  میںروشنی معارف القرآن کی  افکار  تفسیر سیکے سیا عثمانی   محمد شفیع مفتی

AL-DURAR Research Journal (Vol.4, Issue 4, 2024: October-December) 

سب اللہ کی امانتیں ہیں جس کے امین وہ حکام اور افسر ہیں جن کے ہاتھ میں عزل و نصب کے اختیارات ہیں، ان کے 
لئے جائز نہیں کہ کوئی عہدہ کسی ایسے شخص کے سپرد کردیں جو اپنی عملی یا علمی قابلیت کے اعتبار سے اس کا اہل نہیں 

کسی   ہ کے لئے اپنے دائرہ حکومت میں اس کے مستحق کو تلاش کریں۔ہے، بلکہ ان پر لازم ہے کہ ہر کام اور ہر عہد
والا ملعون ہے۔ والا سب شرائط کا جامع کوئی نہ ملے تو موجودہ لوگوں میں    منصب پر غیر اہل کو بٹھانے  پوری اہلیت 

اور امانت داری کے اعتبار سے جو سب سے زیادہ فائق ہو اس کو ترجیح دی جائ۔ میں    رکہ  مبا  ایک حدیث  قابلیت 
جس شخص کو عام مسلمانوں کی کوئی ذمہ داری سپرد کی گئی ہو پھر اس نے  :"ہے کہ  گرامی    رسول کریم صلى الله عليه وسلم کا ارشد

نہ   ۔  اس پر اللہ کی لعنت ہے  اہلیت معلوم کئے ہوئ دے دیا    کوئی عہدہ کسی شخص کو محض دوستی وتعلق کی مد میں بغیر
 47" ہوجائنہ نفل، یہاں تک کہ وہ جہنم میں داخل    اس کا فرض مقبول ہے

روایات میں ہے کہ جس شخص نے کوئی عہدہ کسی شخص کے سپرد کی حالانکہ اس کے علم میں تھا کہ    بعض 
اور سب   اور رسول کی  تو اس نے اللہ کی خیانت کی  اور اہل ہے  زیادہ قابل  دوسرا آدمی اس عہدہ کے لئے اس سے 

تعلیم کو نظر انداز کردینے کا نتیجہ ہے  مسلمانوں کی، آج جہاں نظام حکومت کی ابتری نظر آتی ہے وہ سب اس قرآنی  
کہ تعلقات اور سفارشوں اور رشوتوں سے عہدے تقسیم کئے جاتے ہیں جس کا نتیجہ یہ ہوتا ہے کہ نااہل اور ناقابل  
لئے   ہے۔اسی  ہوجاتا  برباد  حکومت  نظام  سارا  اور  ہیں  کرتے  پریشان  کو  خدا  خلق  کر  ہو  قابض  پر  عہدوں  لوگ 

”یعنی جب دیکھو   ۔اذا وسد الامرالی غیر اهله فانتظر الساعة  : میں ارشد فرمایاآنحضرت صلى الله عليه وسلم نے ایک حدیث
کا کوئی   کہ کاموں کی ذمہ داری ایسے لوگوں کے سپرد کردی گئی جو اس کام کے اہل اور قابل نہیں تو )اب اس فساد 

 48علاج نہیں( قیامت کا انتظار کرو۔“  
ادائ  ان میں  کا  و انصاف  اور دوسرے میں عدل  کا حکم ہے  امانت  ادائ  غرض آیت کے پہلے جملہ میں 
امانات کو مقدم کی یا، شید اس کی وجہ یہ ہو کہ پورے ملک میں عدم و انصاف کا قیام اس کے بیر ہو ہی نہیں سکتا کہ 

کا فریضہ امانات  اداء  وہ پہلے  اقتدار ہے  کا  پر  جن کے ہاتھ میں ملک  ادا کریں، یعنی حکومت کے عہدوں  پر   صحیح طور 
صرف انہی لوگوں کو مقرر کریں جو صلاحیت کار اور امانت و دیانت کی رو سے اس عہدہ کے لے سب سے زیادہ بہتر 

خائن نظر آئیں، دوستی اور تعلقات یا محض سفارش یا رشوت کو اس میں راہ نہ دیں، ورنہ نتیجہ یہ ہوگا کہ نااہل ناقابل یا  
اور ظالم لوگ عہدوں پر قابض ہوجائیں گے پھر اگر ارباب اقتدار دل سے بھی یہ چاہیں کہ ملک میں عدل و انصاف 
کار رواج ہو تو ان کے لئے ناممکن ہوجائ گا، کیونکہ یہ عہدہ داران حکومت ہی حکومت کے ہاتھ اور پیر ہیں، جب یہ  

و انصاف قائم کرنے ؟  خائن یا ناقابل ہوئ تو عدل  راہ ہے  اس آیت میں یہ بات خاص طور پر یاد رکھنے کے    کی کی 



 

 

 80 جائزہتحقیقی یکا  میںروشنی معارف القرآن کی  افکار  تفسیر سیکے سیا عثمانی   محمد شفیع مفتی

AL-DURAR Research Journal (Vol.4, Issue 4, 2024: October-December) 

قابل ہے کہ اس میں حق جل شنہ نے حکمت کے عہدوں کو بھی امانت قرار دے کر اول تو یہ واضح فرما دیا کہ جس طرح امانت  
 صرف اسی کو ادا کرنا چاہئے جو اس کا مالک ہو، کسی فقیر، مسکین پر رحم کھا کر کسی کی امانت اس کو دینا جائز نہیں یا کسی رشتہ دار یا 

کے لئے کسی شخص کی امانت اس کو دے دینا درست نہیں، اسی طرح حکومت کے عہدے جن کے    دوست کا حق ادا کرنے 
ساتھ عام خلق اللہ تعالیٰ کا کام متعلق ہوتا ہے یہ بھی امانتیں ہیں اور ان امانتوں کے مستحق صرف وہ لوگ ہیں جو اپنی صلاحیت 

سب اور موجودہ لوگوں میں سب سے بہتر ہوں اور دیانت  کار اور قابلیت و استعداد کے اعتبار سے بھی اس عہدے کے لئے منا 
 اور امانت کے اعتبار سے بھی سب میں بہتر ہوں، ان کے سوا کسی دوسرے کو یہ عہدہ سپرد کردیا تو یہ امانت ادا نہ ہوئی۔ 

 سپرد کرنا اصولی غلطی ہے۔اس کے ساتھ قرآن حکیم کے اس صب علاقائی اور صوبائی بنیادوں پر حکومت کے منا   
جملہ نے اس عام غلطی کو بھی دور کردیا جو اکثر ممالک کے دستوروں میں چل رہی ہے کہ حکومت کے عہدوں کو باشندگان 

اور اس اصولی غلطی کی بناء پر یہ قانون بنانا پڑا کہ حکومت کے عہدے تناسب آبادی کے  ملک کے حقوق قرار دے دیا ہے 
اصول پر تقسیم کئے جائیں، ہر صوبہ ملک کے لئے کوٹے مقرر ہیں، ایک صوبہ کے کوٹہ میں دوسرے صوبہ کا آدمی نہیں  

می کتنا ہی غلط کار نااہل ہو، قرآن حکیم نے صاف رکھا جاسکتا، خواہ وہ کتنا ہی قابل اور امین کیوں نہ ہو، اور اس صوبہ کا آد 
اعلان فرما دیا کہ یہ عہدے کسی کا حق نہیں بلکہ امانتیں ہیں جو صرف اہل امانت ہی کو دی جاسکتی ہیں خواہ وہ کسی صوبہ اور کسی  

 دی جاسکتی ہے کہ خطہ کے رہنے والے ہوں، البتہ کسی خاص علاقہ اور صوبہ پر حکمت کے لئے اسی علاقہ کے آدمی کو ترجیح 
 49اس میں بہت سی مصالح ہیں، مگر شرط یہ ہے کہ کام کی صلاحیت اور امانت میں اس پر پورا اطمینان ہو۔ 

 کی تعیین: انتظامی جزئیات 
اس    مفتی صاحب کے مطابق  اسلام صرف اصول   طے کرتا ہے باقی ہر زمانے میں انتظامی جزئیات خود 

و  وقت کی حکومت کے سپرد ہیں جیسا  کہ لکھتے ہیں:" اس نے سیاست  اس لئے  دین ہے،  ابدی  ایک  اسلام چونکہ 
تبدیل   قابل  سے  بدلنے  کے  زمانے  اور  حالات  جو  فرمائی،  کی تعیین نہیں  جزئیات  انتظامی  ایسے  لئے  کے  حکمرانی 
 ہوجائیں۔ بلکہ کچھ ایسی بنیادی ہدایات عطا فرما دی ہیں جن کی روشنی میں ہر زمانے کے مطابق انتظامی جزئیات خود طے
کی جاسکتی ہیں۔ اسی لئے یہاں یہ بات تو بتادی گئی ہے کہ حکومت کا اصل کام اقامت حق ہے، لیکن اس کی انتظامی  

 50۔ "ہل رائ مسلمانوں پر چھوڑی گئی ہیں تفصیلات ہر دور کے ا 
 :تعلق لیہ اور انتظامیہ کا عد 

معارف   عثمانی صاحب تفسیر  محمد شفیع  مذکورہ  حضرت مفتی  و مسائل" کے تحت  "معارف  میں  القرآن 
 عنوان  سے متعلق ذکر فرماتے ہیں : 



 

 

 81 جائزہتحقیقی یکا  میںروشنی معارف القرآن کی  افکار  تفسیر سیکے سیا عثمانی   محمد شفیع مفتی

AL-DURAR Research Journal (Vol.4, Issue 4, 2024: October-December) 

چنانچہ یہ بات کہ عدلیہ انتظامیہ سے بالکل الگ رہے یا اس کے ساتھ وابستہ ؟ اس مسئلہ میں کوئی ایسا متعین   
حکم نہیں دیا گیا جو ہر دور میں ناقابل تبدیل ہو۔ اگر کسی زمانہ میں حکمرانوں کی امانت و دیانت پر پورا اعتماد کی جاسکتا ہو  

یا جاسکتا ہے اور اگر کسی دور میں حکمرانوں کی امانت و دیانت پر پورا بھروسہ نہ ہو تو تو عدلیہ اور انتظامیہ کی دوری کو مٹا
و    عدلیہ کو انتظامیہ سے بالکل آزاد بھی رکھا جاسکتا ہے۔ حضرت داؤد ؑ اللہ کے برگزیدہ پیغمبر تھے ان سے زیادہ امانت 

 اور عدلیہ دونوں کا سربراہ بنا کر تنازعات کے فیصلے دیانت کا کون دعویح کرسکتا تھا ؟ اس لئے انہیں بیک وقت انتظامیہ
کی ذمہ داری بھی سونپی گئی۔ انبیاء )علیہم السلام( کے علاوہ خلفاء راشدین میں بھی یہی طرز رہا کہ امیر المومنین خود ہی 
قاضی بھی ہوتا تھا۔ بعد کی اسلامی حکومتوں میں اس طریقے کو بدلا گیا اور امیر المومنین کو انتظامیہ کا اور قاضی القضاة  

 51کو عدلیہ کا سربراہ بنایا گیا۔
 خلاصہ:

اس مقالہ میں  مفتی محمد شفیع  عثمانی صاحب کے سیاسی افکار اور  زوایہ فکر کو واضح کرنے کی کوشش کی گئی ہے جو ان کی 
تفسیر معارف القرآن کے معارف ومسائل سے ماخوذ ہے۔ مفتی صاحب  ایک تو تحریک پاکستان  میں فعال کرادر کے 

تھی اور پاکستان بننے کے بعد قائد اعظم کے قریبی ساتھیوں میں سے تھے ملک کے    حامل تھے جو ایک ساسی تحریک
قانون سازی خصوصا قرارد داد مقاصد کے قانون سازی کی بنیادوں میں حصہ دار تھےتھا جو ایک جمہوری نظام سیاست  

کے مطابق نظام   کی قانون سازی ہے دوسری طرف وہ ایک دینی ادارے میں درو تدریس کے ساتھ منسلک تھے  جن
سیاست کا اصل  چہرہ خلافت ہے نہ کہ جمہوریت۔ ہم نے اس ارٹیکل میں ان معارف القرآن کی روشنی میں اس کی  
نظام  اور  سرکاری عہدوں   واہلیت،  انتخاب  کے  امیر  سازی،  آئین  علی،  اقتدارا  کی ہےجس میں  کوواضح  فکر  سیاسی 

 کو جگہ دی ہے۔ خلافت و مغربی جمہوریت کے بارے ان کے افکار 

 

 حواش 
 ۔۲۴۳،۲۴۴ء،ص:۲۰۰۹محمد اویس سرور، اسلاف امت کا بچپن، لاہور، بیت العلوم لاہور   . 1

 22:ص ، ادارۃ المعارف ، کراچمحمدرفیع عثمانی، حیات مفتی اعظم 2

  محمد بن مکرم بن علیابن منظور   3
ت

روت ، دار صادر ، لسان العرب ،الإفريٰ ٰ إبراهيمٰ مصطفى /   ۔۱۰۸ص، ۶، ج: ھ1414، ب 
  ،أحمد الزيٰآت / حامد عبد القادر / محمد النجار

ک
 ۴۶۳، ص۱معج م الوسیطٰ،مکتبۃ الشروق الدولیۃ، بیروت،  جا

  2004بدخشانی ،مقبول بیگ، فیروزاللغات، طبع فیروز سنز، لاہور، 4

 

https://lib.eshia.ir/40678/1/462


 

 

 82 جائزہتحقیقی یکا  میںروشنی معارف القرآن کی  افکار  تفسیر سیکے سیا عثمانی   محمد شفیع مفتی

AL-DURAR Research Journal (Vol.4, Issue 4, 2024: October-December) 

 

 113دار احیاء التراث العربی، بیروت،ص ابن خلدون، مقدمہ ابن خلدون،  5

 30صء،2010 نا گوہر رحمن، اسلامی سیاست،  مکتبہ تفہیم القرآن، مردان،مولا 6

 40سورہ یسف، آیت  7

 189آل عمران، آیت  8

 54اعراف،  9

 821، ص:1ج: ء2008ھ/1429،،  ادارۃ المعارف، کراچمفتی محمد شفیع،معارف القرآن  10
 494، ص: 2مفتی محمد شفیع،معارف القرآن ، ج: 11

 30بقرة، آیت   12

 180، ص:1مفتی محمد شفیع،معارف القرآن ، ج: 13

 72احزاب، آیت  14

 248، ص:1مفتی محمد شفیع،معارف القرآن ، ج: 15

 70الاسراء، آیت  16

 75حج،  17

 124انعام،  18

 831، ص:1مفتی محمد شفیع،معارف القرآن ، ج: 19
ھ(،حدیث، رقم  1428)ریاض:دار السلام۔  المنافقعلامۃ    محمدبن اسماعیل البخاری،الجامع الصحیح،کتاب الایمان،با ب20

3455 

 185، ص:1مفتی محمد شفیع،معارف القرآن ، ج:  21

 3950، رقم الحدیث: 1340القزوینی، ابو عبد اللہ محمد بن یزید، سنن ابن ماجہ، دار الرسالۃ العالمیہٰتآ، دمشق  22

 175، ص:1مفتی محمد شفیع،معارف القرآن ، ج: 23

 42سنن ابن ماجہ، رقم الحدیث:   24

 681، ص:1مفتی محمد شفیع،معارف القرآن ، ج: 25

 186، ص: 2مفتی محمد شفیع،معارف القرآن ، ج: 26

 24السجدۃ، آیت:  27

 74، ص:7مفتی محمد شفیع،معارف القرآن ، ج:  28

 



 

 

 83 جائزہتحقیقی یکا  میںروشنی معارف القرآن کی  افکار  تفسیر سیکے سیا عثمانی   محمد شفیع مفتی

AL-DURAR Research Journal (Vol.4, Issue 4, 2024: October-December) 

 

 54اعراف، آیت  29

 159آل عمران،آیت:  30

 38الشوری،آیت:  31

 218، ص: 2مفتی محمد شفیع،معارف القرآن ، ج: 32

 2266ھ،رقم الحدیث: 1395ترمذی، محمد بن عیسی، سنن الترمذی، مکتبۃ مصطفى البابی الحلبی، مصر 33

 38الشوری،آیت:  34

 222، ص: 2مفتی محمد شفیع،معارف القرآن ج: 35

 220، ص: 2مفتی محمد شفیع،معارف القرآن ج: 36

 223، ص: 2مفتی محمد شفیع،معارف القرآن ج: 37

 ۱۳۹ص  ۲۳۵۴حديٰث  ۵جلد ھ،  1401مطبوعۃ مؤسّسہتآ الرسالۃ، بیروت كنز العمال ، المتتقی الہندی، علاؤ الدین علی ،   38

 224، ص: 2مفتی محمد شفیع،معارف القرآن ج: 39

 225، ص: 2مفتی محمد شفیع،معارف القرآن ج: 40

 58النساء، آیت  41

 449، ص: 2مفتی محمد شفیع،معارف القرآن ، ج: 42

 26سورۃص، آیت  43

 508، ص: 7مفتی محمد شفیع،معارف القرآن ج:  44

 509، ص: 7مفتی محمد شفیع،معارف القرآن ، ج: 45

 58النساء، آیت   46

 523، ص: 1418الردوانی، محمد بن محمد بن سلیمان،  جمع الفوائد، مکتبۃ ابن کثیر، کویت،  47

 59صحیح البخاری،کتاب الایمان، حدیث رقم:    48

 449، ص: 2مفتی محمد شفیع، معارف القرآن: ج: 49

 508، ص: 7ج: ایضا  50

 ایضا 51


